MIRERIMERFCUADERNOYEEMINISARCUIR:
NOSAMULTIREICAMD SERARARDESALRENDER



T SO 6F @ EOLiE LD 0
EWY5onIDofvEfunAfChRAYSCMALICARcH

Their impure letter was a work of pure
propaganda. Their propaganda was
colloquial, epistolary, literary. An ap-

peal to unite on disregarded universes;

in the lakes of organs — in the swell
of glands — in the marrow of bone.
The new words were made of sweet
somatic forces, communicated via a
paste borne of the body and not, the
discourse of the old world. Thus. They
signed their letter with their bodies
and not a name — nocapitalsnogram-
marnopunctuation — just glands and
secretions, things that you could hear-
smell when you opened the address.

The letters were made of sounds you
could transtfer and wipe, producing
words that you’d insert in order to
read. The paste appealed to your guts
and not your eyes, absorbing cries
you’d secrete back out with your skin
and not your mouth.

It made no sense, granted. It fucked
everyone up using the paste instead
of words. There was no implement, no
speaker, no pen.

Eventually, some began to learn to
lick it, or instinctively applied it to
their nether skin with cold fingers. Its

)

ViCGORiR GRAY

Su impura carta fue un trabajo de propa-
ganda pura. Su propaganda era coloquial,
epistolar, literaria. Una peticion de
confluencia y alianza en universos des-
atendidos; en los lagos de los drganos,
en el oleaje de las glandulas, en el
tuétano del hueso. Las nuevas pala-

bras estaban hechas de dulces fuerzas
somaticas, comunicadas por medio de una
pasta gestada por el cuerpo y no: el
discurso del viejo mundo. De este modo.
Ellos firmaron su carta con sus cuerpos
y no (con) un nombre - nadademayisculas-
nadadegramiticanadadepuntuacion - sdolo
glandulas y secreciones, cosas que
podias escuchar-oler, cuando abrias la
direccion.

Las letras estaban hechas de sonidos que
podias transferir y borrar, produciendo
palabras que introducirias para leer.

La pasta apelaba a tus entranas y no a
tus ojos, absorbiendo (los) gritos que
habrias segregado de vuelta hacia fuera,
con tu piel y no con tu boca.

No tenia sentido, concedido. Jodia a
todo el mundo tener que usar la pasta en
vez de palabras. No habia ningin instru-
mento, ningdn sujeto hablante, ninguna
pluma.


Victoria Gray


sweetness produced a relief of anti-
quated forces and had many antiquities
and many sounds in its paste. Here it
would absorb, modulate, ferment, and,
grow. And the sweetnesses would sing
inside and outside of the body as a living
letter-sound; like a beautiful disease — a
good kind of cancer.

It was very simple. It translated through
the body. It was the sound of the life
force of difference. It was love.

How do we attend to somatic vibrations as a
field of sounds not-yet-heard, sounds not-yet-
made and sounds not-yet thought? In the com-
pany of occasional citation and a fragmentary
poetics, | body forth an auto-ethnographic his-
tory of somatic stories; strategies for activating
and practicing an ethics, a poetics and politics
of attention to somatic vibrations as a form of
‘non-sonorous resonance.’?

Theatre scholar Nicholas Ridout develops this
oxymoronic concept in response to the way in
which theatre director Antonin Artaud used
sound for its material properties and not, its
representational value. In the surrealist uni-
verses that Artaud created, sound was said

to impact upon and infect the body. As an
affective force, sound impressed upon bodies,
vibrating, conducting and multiplying through
physiological means. In Artaud’s ‘Theatre of
Cruelty’, it wasn’t so much what sound sounded
like, but what sound felt like as it assaulted the
bones. Therefore, turning sound tactile would,
as Ridout figures, ‘require an organization of
sound according to entirely non-musical prin-
ciples, or even, one might say, an organization
of sonic vibration according to non-sonorous
principles.’

In the above instance however, we are con-
cerned with sound coming from the dominant
outside and penetrating the body from with-
out. The body in this abject scene is a mere
conductor, a hole for the re-insertion of what
is already “out there.” To trouble this dynamic,
our questions must therefore become: What of
the sound that is already “in here?” How can
we “hear” somatic sounds according to non-
sonorous principles?

13

Con el tiempo algunos empezaron a apren-
der a lamerlo o por instinto lo aplica-
ban con dedos frios a su piel profunda.
Su dulzor producia un alivio de fuerzas
anticuadas y poseia muchas antigiiedades
y muchos sonidos en su pasta. Aqui ab-
sorberia, modularia, fermentaria y cre-
ceria. VY los dulzores cantarian dentro
y fuera del cuerpo como una carta-sonido
viviente, como una enfermedad hermosa,
un tipo de cancer bueno, benigno.

Era muy sencillo. Se traducia a través
del cuerpo. Era el sonido de la fuerza
de vida de la diferencia.

Era amor.

iComo podemos prestar atencidon a las vibracio-
nes somaticas como un campo de sonmidos ain-
no-oidos, sonidos ain-no-concebidos y sonidos
ain-no pensados? En compaiia de citas ocasio-
nales y de una poética fragmentaria yo encarno
y personifico una historia auto-etnografica de
narraciones somaticas, estrategias para activar
y practicar una ética, poética y politica de
atencion a las vibraciones somaticas, como una
forma de "resonancia no sonora."(2)

Nicholas Ridout, erudito del teatro, desarrolla
este concepto oximordonico en respuesta a la
manera, en la que el director de teatro Antonin
Artaud utilizo el sonido por sus propiedades
materiales, y no por su valor representativo.
Se decia que en los universos surrealistas

que Artaud creaba, el sonido tenia un impac-

to sobre el cuerpo y lo infectaba. Siendo una
fuerza afectiva, el sonido impregnaba a los
cuerpos, vibrando, conduciendo y multiplicando
por medio de vias y procedimientos fisioldgi-
El "Teatro de la Crueldad" de Artaud no
trataba tanto de como el sonido sonaba, sino de

Ccos.

como el sonido se sentia mientras asaltaba los
huesos. Como se lo imagina Ridout, volver el
sonido tactil "requeriria una organizacion del
sonido de acuerdo a principios completamente no
musicales, o uno podria incluso decir, una or-
ganizacion de la vibracion aclstica de acuerdo
a principios no sonoros."(3)

Sin embargo, en el caso anteriormente menciona-
do, nos ocupa el sonido que proviene del exte-
rior dominante y que penetra en el cuerpo desde



Let’s imagine that when attuned to, the seem-
ingly non-sonorous activity of muscles, glands,
bones, fibres, nerves and fluids can be heard-
felt. Let’s hope that this life force of vibration
within the body has the potential to disrupt
hegemonic subject formations. In this regard,
somatic attunement has the capacity to amplify
subjectivities not-yet=heard, subjectivities not-
yet-made and subjectivities not-yet-thought.
Such radical subjectivities might then be
physicalised and actualised through the action
of listening-feeling for somatic vibrations. As a
political gesture, a-tending to the sentient body
brings new subjectivities to the fore, those

that are historically and culturally derided and
occluded, and hitherto sounded over or talked
over by more dominant voices.

A body attuned to somatic-sound is conceived
as a feminist activist body. By daring to sound
out what is fallible about the body’s fallibleness,
we might enter into dialogue with what was
once only an ill, garbled and gutted voice.

SOUNDING THE ORGANS

The feminist poet Ariana Reines reminds me
that, ‘I cannot count the altering that happens in
the very large rooms that are the guts of her.’*
Unwell, I am inside of the very large rooms

that are the guts of me, and | begin to hear the
altering that has happened. | feel for the fallow
parts of me that have been amended without
my say.

To help me feel, the activist philosopher Erin
Manning reminds me that, ‘[a] body is an event
for affective resonance’, a body is ‘resonant
with affective tonality.”> But what kind of tone
might the affective resonance in the guts and
glands of me have? According to non-sonorous
principles, what would the unique affective
tonality of my glands and guts be?

To language this I have to go cellular. I have to
go glandular. I have to go back to the guts of
illness. I re-sound the organs for their guttural

14

fuera. El cuerpo es, en esta escena abyecta, un
simple conductor, un agujero para la re-inser-
cion de aquello que ya estd "alla afuera." Para
problematizar esta dinamica, nuestras preguntas
habran de ser: {Qué hay del sonido que ya esta

"aqui adentro"? iComo podemos "oir" sonidos

somaticos de acuerdo a principios no sonoros?

Imaginemos que estando sintonizados (con), la
actividad aparentemente no sonora de los mis-
culos, las glandulas, los huesos, las fibras,
los nervios y los fluidos puede ser escuchada-
sentida. Confiemos en que esta fuerza de vida
de (las) vibraciones dentro del cuerpo tiene
el potencial de interrumpir las formaciones
hegemonicas del sujeto. En ese sentido, la
sintonizacion somatica tiene la capacidad de
amplificar subjetividades ain-no-oidas, subje-
tividades ain-no-concebidas y subjetividades
aun-no pensadas. Tales subjetividades radica-
les podrian, entonces, ser expresadas con el
cuerpo y actualizadas a través de la accidn de
estar atentos a escuchar-sentir las vibraciones
somaticas. Como un gesto politico que atiende
al cuerpo sensible y que trae nuevas subjeti-
vidades al frente, aquellas que histérica- y
culturalmente fueron ridiculizadas y ocluidas,
y que hasta ahora, han sido pasadas por alto y
acalladas por otras voces mas dominantes.

Un cuerpo sintonizado con el sonido somatico es
concebido como un cuerpo feminista y activis-
ta. Al atrevernos a sondear lo que es falible
acerca de la falibilidad del cuerpo, podriamos
entrar en didlogo con lo que alguna vez sélo
fue una voz enferma, distorsionada y desalen-
tada.

EL SONDEQ Y SONIDO DE LOS ORGANOS

La poeta feminista Ariana Reines me recuer-

da que "no puedo contar las alteraciones que
ocurren en las muy grandes habitaciones que

son las entraias de ella".(4) Yo estoy dentro
de las muy grandes habitaciones que son mis
entranas, indispuesta. Y empiezo a oir las
alteraciones que han ocurrido. Compadezco a las
partes abandonadas de mi, que han sido enmenda-

das sin mi consentimiento.



glandular tones. I have to have the guts to feel
the guts of this somatic-linguistic mess.

Organs. Those secret and secreting
supporting structures sluice like small
imperfect ponds and can be heard-felt
rotating on vertical, sagittal and hori-
zontal axes. With each furtive breath, |
tune into and turn into the minds of my
organs, inhaling their heavy tones.

Droning vulgar underbellies are re-com-
posed as crystalline, zinging energy-
sounds and my cells become shiny
cellular instruments. With each cellular
exhalation a tiny orchestral requiem
mass marks the micro-death of every
expiring cell. The impulse infects every
Jjoint of my body.

That trauma we all suffered is still stored
in the gut and is processing itself too
slowly. Its dirge-like substance is felt as a
numbness, sleeping at the lowest region
where it might reside for our collective
lifetime.

On the ground, I am tired and full from
eight hours of holding urine in. I am
weighty from hours of not eating and
lightly brushing the ground. My pelvic
bone and sacrum are china bowls with
which to pour, contain and amplify the
sound of the sloshing bladder. Buoyed by
the dome-like pelvic floor, my bladder
and vagina strain. I deploy their tight tis-
sues so as to hold together.

The sound of a drain is very slow, almost
imperceptible, but not benign. It is still
rhythmic despite its slow self. In sound-
ing this organ we become monstrous.

In speaking in back wards tongues we
muscle away to de-reverse this traumatic
patterning, finding that in such space-
times as the gut, we are the dirge of emo-
tions we'd rather forget. On the ground,
we find ourselves in a shifting power
relationship to gravity and therefore a
shifting relationship to power itself.

Para ayudarme a sentir, el filésofo y activista
Erin Manning me recuerda que "[un] cuerpo es

un acontecimiento de resonancia afectiva“, un
cuerpo "resuena con (la) tonalidad afectiva".
(5) Pero, iqué tipo de tonalidad podria tener
la resonancia afectiva en mis entrafas y en mis
glandulas? Segln principios no sonoros, iqué
seria la singular tonalidad afectiva de mis
glandulas y mis entrafias?

Para verbalizar esto, tengo que trasladarme a
las células. A las glandulas. Tengo que regre-
sar a las entranas de la enfermedad. Vuelvo a
sondear y a hacer sonar los drganos indagando
en sus tonalidades quturales-glandulares. Tengo
que tener las agallas para sentir las entrafas
de este lio somatico-lingiiistico.

Organos. Aquellas estructuras secretas
que secretan como pequefios estanques
imperfectos y que pueden ser escuchado-
sentidos rotando sobre sus ejes verti-
cales, sagitales y horizontales. Con
cada cautelosa respiracion, me sintonizo
con y me transformo en las conciencias
de mis drganos, inhalando sus pesadas
tonalidades.

Vulgares zumbidos de los bajos vientres
son re-compuestos como cristalinos y
chispeantes sonidos de energia, y mis
células se convierten en brillantes ins-
trumentos celulares. Con cada exhalacion
celular un diminuto réquiem orquestal
marca la micro muerte de cada célula,
que expira en serie. EIl impulso infecta
cada una de las articulaciones de mi

cuerpo.

Aquel trauma que todxs sufrimos sigue
almacenado en el intestino y se procesa
a si mismo demasiado lento. Su sus-
tancia, semejante a un canto finebre,

se siente como un entumecimiento, que
duerme en la region mas baja, donde
puede que resida por el resto de nuestra

eternidad colectiva.

£n el fondo, estoy cansada y llena, por
contener la orina durante ocho horas.
Me siento pesada de las tantas horas de
no comer y ligeramente por los suelos.



“Sounding The Organs” is not just a poetic
sounding phrase. It is a practiced and practice-
able technique of the body whereby the quality
of tone in an organ can be listened to and felt.
By shifting our awareness to the life of the
organs we can bring their energy into physical
and verbal relief. We can sound them out.

We start by sending sound in, by wrapping the
mouth and throat around the sounds of hissing
and humming for example. We give that vibra-
tory force fingers and imagine it massaging
the organs. We press sound into the body until
insanitary sound is sicked back out.

But, the organs make sounds in and of them-
selves too. We should know that, ‘each organ
has a unique vibration of energy, and when we
train ourselves to be sensitive to their distinc-
tions we can differentiate one organ from an-
other. Through listening inwardly we can “hear”
the organs “tone,” the vibration at which it
resonates.’®

If we can teach ourselves to “hear-feel” the
tone of the organs, we might begin to give
sound to buried bodily experience. We might
approach this activity as activists, we might go
about it warrior-like. By articulating the specific
tonal qualities of each body’s non-sonorous
resonance, we begin to give sound to specifi-
cally strange subjectivities. Especially those
specific subjects that speak out of turn and in
unsavoury tones.

THE SOUND OF THE GROIN

1 fell asleep in the groin of a fjord, and
woke up with water in-between my legs.
If I were a fjord I'd never get thirsty, and
my hormones would never have dried

up.

And when the glacier cut the U and
formed the Y, it wasn’t thinking about a
woman’s V. And yet this segregation and
abrasion is none the less, the shape of a

sound we have come to hear as hers.

Mi hueso pélvico y mi sacro son tazones
chinos con los cuales propagar, contener
y amplificar el sonido de la vejiga,

que salpica. Similar a una boveda, el
suelo pélvico mantiene a flote mi vejiga
y vagina, tensas. Despliego sus apreta-
dos tejidos con el fin de mantenerlos

unidos.

£l sonido de un drenaje es muy lento,
casi Imperceptible, pero no benigno.

Ain es ritmico a pesar de su lento ser.
Al sondear y hacer sonar este drgano,
nos volvemos monstruosxs. Al hablar en
lenguas al revés des-ejercitamos para
des-invertir este traumitico patron. En-
contrando aquello en semejante espacio-
tiempo como lo es el intestino, somos

el canto funebre de las emociones que

prefeririamos olvidar.

En el fondo, nos encontramos en una
cambiante relacion de poder con la gra-
vedad, y por lo tanto, en una cambiante

relacion con el poder mismo.

“Sondear y hacer sonar los 6rganos” no es
Gnicamente una frase que suena poética. Es una
técnica corporal practicada y practicable, por
medio de la cual la calidad de las tonalidades
de un organo puede ser escuchada y sentida.
Cambiando el foco de atencion de nuestra con-
ciencia hacia la vida de los drganos, podemos
vigorizar su energia y consequir alivio fisico
y verbal. Los podemos sondear y hacer sonar.

Empezamos por mandar sonido hacia adentro
envolviendo con la boca y con la garganta los
silbidos y zumbidos, por ejemplo. Le damos ma-
nos y dedos a esa fuerza vibratoria e imagina-
mos que masajea los organos. Forzamos el sonido
a que penetre el cuerpo hasta que el sonido
antihigiénico haya sido expulsado.

Pero, los organos también hacen sonidos en y
desde si mismos. Deberiamos de saber que "cada
organo tiene una vibracion energética singular,
y si nos entrenamos a nosotros mismos a ser sen-
sibles a las distinciones, podemos diferenciar
un organo del otro. A través de la escucha de
nuestro interior, podemos oir la tonalidad de

os organos, la vibracion en la que resuena".(6)



Was the sound-shape of a woman
forced to be inclined, to initiate the
rebounding of the Earth’s crust?

By being the body to make glacial
good, it seems to me, means that she
Is just too fucking smart, and endlessly
fucking brave.

When a person falls asleep in the groin
of the fjord they wake up differently
thirsty.

When a person falls in desperation in
the groin of a weakness they regret
waking up.

When people declare love by photo-
graphing the fjord they miss the point.

They should just stick their face in the
water. Lap at it and tongue at it.

Lap it and tongue it. The fjord and the
groin.

| spend the day in bed because | am struggling
to say what | am now saying. Instead of writ-
ing | begin reading the feminist poet Kathleen
Fraser. Late in the afternoon Fraser speaks

to me. ‘We are summoned into the physiol-
ogy of listening by our mother’s heartbeat
and the rude squall of our own arrival.”” | am
reminded. The sounds of the body are the first
we hear despite our inability to recall. Womb.
Heartbeat. Blood in the umbilical chord. Blood
in the veins. The sounds we cannot remem-
ber hearing are still the sounds that we once
heard, and even in the womb, we cannot be
selective about those sounds. We cannot pro-
tect our ears from the noise that not so quietly
shapes us.

Anything can pass into the ears of a
person.

If sound can be said to break the body’s
limits, then the non-sonorous resonance of the
body must break sounds limits. Because body
sound, non-sonorous resonance, so often is
unsaid as sound because it is unheard.

17

Si logramos ensefiarnos a nosotros mismos a
“escuchar-sentir" la tonalidad de los organos,
podriamos empezar a darle sonido a experiencias
corporales sepultadas. Podriamos abordar esta
actividad como activistas, podriamos ocuparnos
de ella como guerrerxs. Articulando las cuali-
dades especificas de la tonalidad de resonancia
no sonora de cada cuerpo, estariamos empezando
a darle sonido a subjetividades expresamente
extranas y desconocidas. tspecialmente aquellos
sujetos especificos que hablan fuera de lugar y
en tonalidades desagradables.

EL SONIDO DE LA INGLE

Me quedé dormida en la ingle de un
fiordo,

y desperté con agua en-entre mis pier-
nas.

Si yo fuese un fiordo nunca me daria
sed,

y mis hormonas nunca se hubiesen secado.

¥ cuando el glaciar corté la U y formé
la ¥,

él no estaba pensando en la V de una
mujer.

V ain asi esta segregacion y abrasion
es, sin embargo,

el trazo de un sonido que hemos venido a
escuchar como perteneciente a ella.

{Tenia el sonido-trazo de una mujer,
forzada a estar reclinada,

la funcion de dar comienzo a la recupe-
racion de la corteza terrestre?

Siendo el cuerpo para hacer el bien
glacial,

me parece,

significa que ella simple y sencillamen-
te es demasiado pinchemente inteligente
e infinita- y pinchemente valiente.

Cuando una persona se queda dormida en
la ingle del fiordo, se despiertan te-
niendo sed, pero de otra manera.



We’ve made our bodies unheard of and
unhearing.

But this body owns a set of teeth in a mouth
that tongue’s through stiff channels of always
audible communication to feel the affective
tonality of the body. Fraser returns to remind
me that, ‘[...]tone is more than sound, [and is]
always difficult to hear or name. [tone is] what
is there inside the sound[...].”® Here, in the groin
of sound we find its tone. In the cavities of the
body we are vibratory, unstable and mostly
unheard of tomes. The body is therefore not a
stable audible channel.

The body is a stain on the clean surface
of representation.

Beyond any communicational imperative, the
deep vibratory body affirms an a-semiotic ca-
pacity. By sounding the organs, we intervene in
the power of representation. By making sense-
less grooves we bring back sense. By hissing
into the glands we carve itinerant channels. By
breathing into the groin of sound we find our
ground tone.

Something political happens when we abandon
the project of communication in favour of a
fuzz. Something physical happens when we
abandon the project of what can be heard for
what can be felt.

Somehow it moves me.
Somehow it frees me.

Some unsaid subjectivities can be said to be
happening in the groin of our bodies. But, in
their non-sonorous resonance they have become
un-spoken and unspeakable subjects. If | were
the feminist poet Denise Riley I'd compose the
sound of that thought differently and it would
resonate like this, ‘The very act of articulation
is fraught, for words become weapons even in
reluctant mouths.”®

A corporeal worrier becomes a linguistic
warrior.

18

Cuando una persona se hunde en deses-
peracion en la ingle de una debilidad,
lamentan despertarse.

Cuando una persona hace una declaracion
de amor fotografiando el fiordo, no
captan lo relevante.

Deberian simplemente meter su cara al
agua.

Beberla y saborearla a lengiietazos.
Beberla y saborearla a lengiietazos.
£l fiordo y la ingle.

Pasé el dia en cama, porque me esfuerzo por
decir lo que ahora estoy diciendo. En vez de
escribir, empiezo a leer a la poeta feminista
Kathleen Fraser. A Gltima hora de la tarde Fra-
ser me habla. "Somos convocadxs a la fisiologia
de la escucha, por el latido del corazon de
nuestra madre y el llanto grosero de nuestra
propia llegada."(7) Asi recuerdo. Los sonidos
del cuerpo son lo primero que oimos a pesar de
nuestra incapacidad de recordar. Jtero. Latido
de corazon. Sangre en el cordon umbilical. San-
gre en las venas. Los sonidos que no recordamos
haber escuchado, son alin asi los sonidos que
alguna vez oimos, y ni siquiera en el dtero
podemos ser selectivos acerca de esos sonidos.
No podemos proteger nuestros oidos del ruido
que nos forma no tan silenciosamente.

Cualquier cosa puede alcanzar los oidos
de una persona.

Si es posible decir que el sonido rompe los

limites del cuerpo, entonces la resonancia no
sonora del cuerpo debe romper los limites del
sonido. Porque el sonido corporal, la resonan-
cia no sonora, no se menciona muy a menudo como

sonido, por ser desoida, desatendida.

Hemos hecho que nuestros cuerpos sean
desoidos y sordos.

Pero este cuerpo, siempre audible, posee una
dentadura en la boca, que lengiietea por tiesos
canales de comunicacion, para sentir las tona-
lidades afectivas del cuerpo. Fraser regresa

para recordarme que "[...] el tono es mds que

el sonido, [y es] siempre dificil de escuchar



WHAT THE GLANDS HAVE TO SAY

At the centre of the pelvic cavity,
between the navel and the pubic bone,
two almond shaped glands speak. They
sound like the secretion of sex hor-
mones, the production of ova and eggs,
and, the regulation of menstruation,
pregnancy and lactation.

At the top of each kidney, either side of
the spine, two glands two inches long
make the necessary sounds to secrete
adrenaline and hormones, preparing for
fight or flight. A fish six inches long lies
at the centre of the torso. It sounds out
the raising of blood sugar levels and the
secretion of insulin and glucagon.

Above the heart, a two lobed butterfly
defends against disease and sounds

like the immune system. The lower and
middle part of the throat has two fleshy
lobes which secrete the sounds neces-
sary for metabolism and sexual develop-
ment.

Hanging by a stalk from the brain lies

a single pea sized gland. This gland
sounds accurate and has the tonal range
to know how to say the words — Labour.
Lactation. Cell Growth. Cell Division.
At night, sensitive to vibrations, a small
cone-shape secretes the sound of sleep
in the word form of melatonin.

For years I'd been asleep. | hadn’t been listen-
ing with my body. I missed the tonal changes
that might have warned me of a dormant de-
pression, a loss of weight and the imminent loss
of my menstrual cycle. In the infertile glands
of a long-term depression | hadn’t been tuning
my body’s ear to check that the glands were
secreting the right fluid tones. | hadn’t detected
the chalkiness of the lowness. In the nerves of
prolonged anxiety and in the tight lungs of the
panic attacks that still remain, I am muted by
the ringing in my ears after each attack.

This is why parts of me are a scab are a
sore.

P

y nombrar. [El tono es] aquello que estd ahi

en el interior del sonido [...]."(8) Aqui, en
la ingle del sonido encontramos su tono. En las
cavidades del cuerpo, somos ejemplares vibrato-
rios, inestables, y casi todos inauditos. Por
consiguiente el cuerpo no es un canal audible
estable.

El cuerpo es una mancha en la limpia
superficie de la representacion.

Mas alla de cualquier imperativo comunicacio-
nal, el cuerpo al ser profundo y vibratorio
afirma una capacidad a-semiotica. Sondeando

y haciendo sonar los d6rganos, intervenimos

en el poder de la representacion. Haciendo
ondas sonoras carentes de sentido, traemos de
regreso el sentido. Silbando hacia dentro de
las glandulas, esculpimos canales itinerantes.
Respirando hacia dentro de la ingle del sonido,
encontramos nuestro tono base.

Algo politico sucede, cuando abandonamos el
proyecto de comunicacién y favorecemos la con-
fusion. Algo fisico sucede, cuando abandonamos
el proyecto de lo que puede ser escuchado por
lo que puede ser sentido.

De alguna manera me (con)mueve. De algu-
na manera me libera.

Se podria decir que algunas subjetividades no
mencionadas o acalladas suceden en la ingle
de nuestros cuerpos. Pero, en su resonancia
no sonora se convierten en sujetos tacitos o
acallados e indecibles. Si yo fuese la poeta
feminista Denise Riley yo compondria el sonido
de esa reflexion de diferente manera y reso-
naria asi: "El acto mismo de articular esta
cargado, ya que las palabras se convierten en

armas incluso en bocas reacias."(9)

Una persona que se preocupa demasiado
por su cuerpo se convierte en un guerre-
ro lingiiistico.

)



That said, it would be critical to ask the fol-
lowing question. What actual effect in the
actual world can this poetic proposition of
somatic listening make? By listening to my body
consume itself in the presumed muteness and
inertness of its malnourished illness, | realised
there was a capaciousness of sound that had
been starved of voice. Figured differently, in

a panic attack for example, | began to regard
the soup of my gut as a field of sounds. In the
mouth of schizoanalytic philosopher Felix
Guattari my sentiments would mutate, I'd call
these panic sounds, ‘harmonies, polyphonies,
counterpoints, rhythms and existential orches-
trations, until now unheard and unknown’ that
render ‘an immense complexity of subjectivity
possible.’'°

I worked hard to compose these orchestrations,
to make them instrumental in a fundamental
life change. I felt the discord of my body and
took its affront seriously. I studied the new
rhythms and began to compose a new poly-
phonic subjectivity. In the words of Daphne
Oram it was as if my body re-emerged as, ‘an
instrument of concord and discord, consisting
of thousands upon thousands of finely tuned
circuits; each with its own control of pitch and
loudness.’"

After a long-term incubation period at home, |
returned to my lecturing job in academia to find
that the somatic-architectures of my new body
and new subjectivity were in radical discord
with my past. | could hear-feel all the parts of
the institutional neoliberal machine that were
making me a pathologised sore.

Through a quiet practice of deep somatic listen-
ing, I’d uncovered techniques for actualizing my
body, my subjectivity and thus my life, differ-
ently. In listening to what my glands had to say,
I made the affirmative action to resign from

my academic job. Through an activist absence |
performed a complicated political action, what
philosopher Peter Sloterdijk would call, ‘A quiet
theory of loud mobilization.’'? In bare feet I en-
tered my exit. With a dry mouth, I spat out my
subjectivity using my somatic-linguistic paste.

LO QUE LAS GLANDULAS TIENEN POR DECIR

En el centro de la cavidad pélvica,
entre el ombligo y el hueso pibico, dos
glandulas en forma de almendras hablan.
Suenan a la secrecion de las hormonas
sexuales, a la produccion de dvulos y
huevos y a la requlacion de la menstrua-
cion, el embarazo y la lactancia.

En la parte de arriba de cada rinon, de
cada lado de la columna vertebral, dos
glandulas de dos pulgadas de largo hacen
los sonidos necesarios para secretar
adrenalina y hormonas, prepardndose para
luchar o volar.

Un pez de seis pulgadas de largo se
halla en el centro del torso. Sondea
el aumento de los niveles de azicar en
la sangre y la secrecion de insulina y
glucagon.

Arriba del corazon una mariposa de dos
1obulos defiende contra enfermedades, y
suena al sistema inmunoldgico.

La parte mis baja y media de la garganta
tiene dos lobulos carnosos que secretan
los sonidos necesarios para el metabo-
lismo y el desarrollo sexual.

Colgando de un tallo del cerebro se
halla una sola glindula del tamano de

un chicharo. fsta glandula suena con
exactitud y tiene el rango tonal para
saber como decir las palabras: Trabajo.
Lactancia. Crecimiento celular. Division
celular.

En 1a noche, sensible a las vibraciones,
una pequena forma parecida a un cono
secreta el sonido del sueiio en forma de
la palabra melatonina.

Por afos habia estado dormida. No habia escu-
chado a y con mi cuerpo. Me perdi los cambios
tonales que me podrian haber advertido acerca
de una depresion latente, la pérdida de peso
y la inminente pérdida de mi ciclo menstrual.
En las estériles glandulas de una depresion

prolongada yo no habia sintonizado el oido de



BODY SOUNDS LIKE BALLAST

What is ballast? Is it Brahms? Is it Oil on
Canvas? Is it a theological perspective?

No.

It is an indigestible tablet. Stuck in her
craw.

I recall Kathleen Fraser. She urges us to be
precise when attacking the structures of
representation that make indigestible knowl-
edges difficult to language. Why? So that we
might be uncompromisingly difficult in return.
This presses us to speak in necessarily difficult
structures, in word-pastes that erode normative
architectures of knowledge. The language of
somatic-sound, as a non-linguistic, non-sono-
rous resonance, challenges us to be more acute
in our techniques of listening to and languaging
our bodies.

Embedded within these perceptual difficulties
are of course all of the infinite and infinitesi-
mal differences that a body is. Whilst the body
might make for difficult listening, it is crucial
that we develop precise practices that amplify
the particular tonalities of such differences in
corporealities and subjectivities. It is here that
we will move beyond the question of what a
body is, and listen out for what a body might
continually become.

Feminist philosopher Elizabeth Grosz would
say that the ontological difference in these
questions is the political difference. Instead of
grinding our somatic-subjectivities into static
objects for smooth digestion, we should attend
to bodies as processes. Here, we feel the rough
anarchic contours of bodies and our subjectivi-
ties, edges that make us difficult to swallow in
dominant modes of representation.

The power of this difference can be realised
through an activist practice of precise somatic
listening, ‘oriented toward the affirmation of
suppressed identities and [...] the affirmation
of incomparable differences.”’* There is subver-
sive power in the groin of these striations, but
without sufficient practice, it lays depressed and
depressingly fallow.

mi cuerpo para verificar que las glandulas se-
cretaran las tonalidades fluidas correctas. No
habia detectado la calcificacion de las partes
bajas. En los nervios de una ansiedad prolonga-
da y en los pulmones apretados por los ataques
de panico que ain permanecen, soy silenciada
por el zumbido que permanece en mis oidos des-

pués de cada ataque.

Esta es la razon por la cual partes de
mi son una costra son una llaga.

Dicho esto, seria de vital importancia plantear
la siquiente pregunta. iQué efecto real puede
tener esta propuesta poética de escucha soma-
tica en el mundo real? Al escuchar a mi cuerpo
consumirse a si mismo en la supuesta mudez e
inmovilidad de su malnutrida enfermedad, me doy
cuenta de que habia alli una capacidad y una
amplitud de sonido que habia sido privada de

su voz. Pensado de otra manera, en un ataque

de panico, por ejemplo, comencé a considerar

el caldo de mis tripas como un campo sonoro.

En boca del fildosofo esquizo-analitico Felix
Guattari mis sentimientos mutarian, yo les
1lamaria a estos sonidos de panico: "de las
armonias, de las polifonias, de los contra-
puntos, de los ritmos y las orquestaciones
existenciales, hasta aqui inéditos e inauditos”
que representan y "hacen posible una inmensa
complejizacién de la subjetividad."(10)

Trabajé duro para componer estas orquesta-
ciones, para instrumentalizarlas y hacer que
jueguen un papel decisivo en un cambio de vida
fundamental. Senti el desacuerdo de mi cuerpo

y tomé su ofensa en serio. Estudié los nuevos
ritmos y comencé a componer una subjetividad
nueva y polifonica. En palabras de Daphne Oram,
fue mi cuerpo el que re-surgio como "un ins-
trumento de acuerdo y desacuerdo, que consta de
miles y miles de circuitos sutilmente afinados,
cada uno con su propio control de frecuencia y
de volumen."(11)

Después de un periodo de incubacion prolongada
en casa, regresé a mi trabajo de docencia en la
academia, para alli descubrir que las arquitec-
turas somaticas de mi nuevo cuerpo y la nueva
subjetividad estaban en discordia radical con
mi pasado. Podia escuchar-sentir todas las par-



TORRENTIAL

A woman in a women'’s refuge
Is torrential.

22

tes de la maquinaria neoliberal institucional
que me estaban producieno una llaga patoldgica.

A través de una practica silenciosa de escucha
somatica profunda, habia desvelado técnicas
para actualizar mi cuerpo, mi subjetividad, y
por lo tanto, mi vida, de otra manera. Escu-
chando aquello que mis glandulas tienen que
decir, tomé la decision de actuar de manera
afirmativa y renuncié a mi trabajo académico.
A través de una ausencia activista ejecuté

una accion politica complicada, aquello que

el filosofo Peter Sloterdijk llamaria: "Una
teoria silenciosa de movilizacién ruidosa."(12)
Descalza emprendi mi salida. Con la boca seca,
escupi mi subjetividad usando mi pasta somati-

co-linguistica.

SONIDOS CORPORALES COMO LASTRE

JQué es un lastre?

ZBrahms 1o es?

i0leo sobre tela lo es?

¢{Es una perspectiva ideoldgica?

No.

£s una pastilla indigerible.
Atorada en su garganta.

Recuerdo a Kathleen Fraser. Ella nos impulsa a
ser precisxs cuando atacamos las estructuras de
representacion que hacen que el conocimiento
indigerible sea dificil para el lenguaje. éiPor
qué? Para ser intransigentemente dificiles a
cambio. Esto nos presiona a hablar en estruc-
turas necesariamente dificiles, en pastas de
palabras que erosionan las arquitecturas norma-
tivas del conocimiento. El lenguaje del sonido
somatico, siendo no-lingiiistico, resonancia

no sonora, nos desafia a ser mas agudxs en
nuestras técnicas, de escuchar a y hacer hablar

nuestros cuerpos.

Insertas dentro de estas dificultades de per-
cepcion estan por supuesto todas las infinitas
e infinitesimales diferencias que un cuerpo

es. Mientras el cuerpo puede que sea capaz de



NOTES:
(1) First presented as 'Some Somatic-Sound-
Femi-

Subject-Fragments' at, Sound :: Gender ::

nism :: Activism Conference, London College of
Communication, University of the Arts London,
15-17 October, 2014.

(2) Nicholas Ridout, «Welcome to the Vibra-
torium», Sense & Society, Vol. 3(2), Berg, 2008,
pp. 221 - 231.

(3) Ibid, p. 229.

(4) Ariana Reines,
Books, 2011, p. 16.

(5) Erin Manning, «Always More than One: The
Collectivity of A Life», Body & Society, Vol.
16(1), Sage, 2010, pp. 117-127.

(6) Linda Hartley, Wisdom of the Moving Body:
USA,

The Cow. Canada, Fence

An Introduction to Body-Mind Centering.
North Atlantic Books, 1995, p. 190.

(7) Kathleen
peakable: Poetry and the Innovative Necessity,

Fraser, Translating the Uns-
Tucasoola & London, The University of Alabama
Press, 2000, p. 8.

(8) Ibid., pp. 148-149.

(9) Denise Riley, Impersonal Passion: Lan-

guage as Affect, USA, Duke University Press,
2005, p. 71.
(10) Félix Guattari, chaosmosis: an ethico-

aesthetic paradigm. Translated from the French
by Paul Bains and Julian Pefanis. Sydney: Power
Publications, pp. 18-19.

(11) Oram, D. (1972), en: Julian Henri-
ques, «Vibrations of Affect and their Propa-
gation on a Night Out on Kingston's Dancehall
Scene», Body & Society, Vol. 16(57), 2010,
Sage, pp. 57-89.

(12) Peter Sloterdijk, «Mobilization of the
Planet from the Spirit of Self-Intensification»,
en: Lepecki, A & Joy, J. eds. Planes of Composi-
tion: Dance, Philosophy and the Global, London,
Seagull Publishers, 2008, p. 11.

(13) Elizabeth Grosz, The Nick of Time: Po-
litics, Evolution and the Untimely. Durham and
London, Duke University Press, 2004, p. 160.

)

la escucha dificil, es crucial que nosotrxs
desarrollemos practicas precisas que ampli-
fiquen las tonalidades particulares de tales
diferencias en corporalidades y subjetividades.
Es aqui donde nos vamos a mover mas alla de la
pregunta de lo que es un cuerpo y estar atentos
para escuchar en qué puede convertirse un cuer-
po continuamente.

La fildsofa feminista Elizabeth Grosz diria

que la diferencia ontoldgica en estas preguntas
es la diferencia politica. En vez de reducir
nuestras subjetividades somaticas a objetos
estaticos para la suave digestion, deberiamos
de atender (a) los cuerpos como procesos. Ahi
es donde sentimos los contornos asperos y anar-
quicos de los cuerpos y de nuestras subjetivi-
dades, bordes que dificultan que nos traguemos
los modos dominantes de representacion.

Es posible darnos cuenta del poder de esta di-
ferencia a través de una practica activista de
escucha somatica precisa, "orientada hacia la
afirmacién de identidades reprimidas y [...] la
afirmacién de diferencias incomparables."(13)
Existe un poder subversivo en la ingle de estas
estrias, pero sin la practica suficiente, se
haya deprimido y deprimentemente abandonado.

TORRENTE

Una mujer en un refugio de mujer es
torrencial.



NOTAS:

(1) Presentado por primera vez bajo el titulo
«Some Somatic-Sound-Subject-Fragments» [Algunos
fragmentos subjetivos-somdticos-sonoros] en el
marco del encuentro de investigacion Sound
Gender :: Feminism :: Activism 2014 [Sonido ::
Género :: Feminismo :: Activismo 2014] en el
London College of Communication, University of
the Arts London, que se llevo a cabo del 15
al 17 de octubre, 2014 en Londres, Inglaterra.
Traduccion para esta publicacion, con el permiso
de Victoria Gray: Maj Britt Jensen; revision
técnica: Nina Hoechtl y Graciela Schmilchuk.

(2) Nicholas Ridout, «Welcome to the Vibra-
torium», Sense & Society, Vol. 3(2), Berg, 2008,
pp. 221 - 231.

(3) ibid, p. 229.

(4) Ariana Reines, The Cow. Canada, Fence
Books, 2011, p. 16.

(5) Erin Manning, «Always More than One: The
Collectivity of A Life», Body & Society, Vol.
16(1), Sage, 2010, pp. 117-127.

(6) Linda Hartley, Wisdom of the Moving Body:
An Introduction to Body-Mind Centering. USA,
North Atlantic Books, 1995, p. 190.

(7) Kathleen Fraser, Translating the Uns-
peakable: Poetry and the Innovative Necessity,
Tucasoola & London, The University of Alabama
Press, 2000, p. 8.

(8) Ibid., pp. 148-149.

(9) Denise Riley, Impersonal Passion: Lan-
guage as Affect, USA, Duke University Press,
2005, p. 71.

(10) Félix Guattari, caosmosis, Traduccion
de Irene Agoff, Buenos Aires: Ediciones Manan-
tial SRL, 1996, p. 32.

(11) oram, D. (1972), en: Julian Henriques,
«Vibrations of Affect and their Propagation on a
Night Out on Kingston's Dancehall Scene», Body
& Society, Vol. 16(57), 2010, Sage, pp 57-89.

(12) Peter Sloterdijk, «Mobilization of the
Planet from the Spirit of Self-Intensification»,
en: Lepecki, A & Joy, J. eds. Planes of Composi-
tion: Dance, Philosophy and the Global, London,
Seagull Publishers, 2008, p. 11.

(13) Elizabeth Grosz, The Nick of Time: Po-
litics, Evolution and the Untimely. Durham and
London, Duke University Press, 2004, p. 160.

24







